
www.ijcrt.org                                                © 2025 IJCRT | Volume 13, Issue 2 February 2025 | ISSN: 2320-2882 

IJCRT2502208 International Journal of Creative Research Thoughts (IJCRT) www.ijcrt.org b681 
 

La Diaspora Indienne À L’île Maurice: 

‘Homing’et Identité Culturelle Dans Pagli  
Dr. T. Priya 

Assistant Professor & Coordinator 

Centre for French 

Bharathidasan University 

Trichy - 620 024 

Tamil Nadu, India 

             ORCID ID : 0000-0003-3261-3605 

 

 

Résumé  

La notion de diaspora évoque des images de déplacement, de déracinement, de nostalgie et de quête 

d’identité. Les membres de la diaspora éprouvent un sentiment de perte du pays d’origine et un sentiment 

d’aliénation dans le pays d’accueil. Et par consequent, les migrants tentent de revivre et de recréer leurs 

pratiques religieuses, culturelles et linguistiques. Cet article s’inspire des théories de Stuart Hall, Avtar Brah 

et Paolo Boccagni et tente de rétablir le chez-soi pour la diaspora indienne dans le pays d’accueil. Faisant 

partie de la diaspora indienne à l’île Maurice, Ananda Devi examine en profondeur les éléments d’indianité 

dans le roman Pagli. Grâce à sa mère qui est indienne, Devi a été profondément influencée par les coutumes 

et traditions indiennes. Bien que ses racines soient mauriciennes, les éléments d’indianité entrelacés dans son 

roman sont distincts et remarquables. La diaspora indienne réintègre les traditions culturelles indiennes dans 

le sol Mauricien et affirme son appartenance, recrée un sentiment de chez-soi et reconstruit l’identité 

culturelle indienne. La reconstruction des éléments culturels indiens permet aux Indo-Mauriciens hindous de 

maintenir leurs liens diasporiques avec la mère patrie. 

Mots-clés: Diaspora, nostalgie, foyer, culture, reconnexion, identité, Inde 

 

Introduction   

Dans un entretien intitulé Peut-être est-ce l’Inde mythique qui m’habite, Devi avoue : « L’Inde est 

intimement liée à moi, à mon esprit. Je le sais profondément [...] Ou peut-être que c’est l’Inde mythique qui 

m’habite [...]. » Devi déclare également dans un entretien avec Patrick Sultan : « Pendant longtemps, la part 

de l’Inde a été très importante dans mes écrits et les références culturelles, religieuses et mythologiques sont 

abondantes. »  L’Inde est un pays profondément attaché à Ananda Devi. Ses romans offrent un terrain fertile 

pour explorer les éléments culturels de la diaspora indienne à l’île Maurice. L’autrice plonge dans la culture 

indienne dans son roman Pagli parce qu’elle se souvient de sa mère patrie. Devi établit une reconnexion avec 

l’Inde, le pays ancestral. Comme l’affirment Rajesh Rai et Peter Reeves : 

Une diaspora existe précisément parce qu’elle se souvient de sa « patrie ». […] Les 

personnes de la diaspora, cependant, ne s’installent pas simplement dans de nouveaux 

pays: elles recréent dans leurs institutions socio-économiques, politiques et culturelles 

une version de cette patrie dont elles se souviennent. (2006, 18, la traduction est la 

mienne) 

 

http://www.ijcrt.org/


www.ijcrt.org                                                © 2025 IJCRT | Volume 13, Issue 2 February 2025 | ISSN: 2320-2882 

IJCRT2502208 International Journal of Creative Research Thoughts (IJCRT) www.ijcrt.org b682 
 

Analyse 

On peut définir la diaspora comme la dispersion volontaire ou involontaire d’un groupe social ou 

ethnique.  Bien que déterritorialisés, les croyances, les traditions, les rituels religieux, les habitudes 

vestimentaires, les systèmes de langue et de communication, la cuisine, la musique, l’art, les valeurs et les 

conventions de la communauté définissent leur identité culturelle. L’île Maurice est une ancienne colonie de 

plantations de canne à sucre connue sous le nom de « Little India ». Un grand nombre d’Indiens ont migré 

vers l’île Maurice pendant l’Inde britannique en tant que travailleurs sous contrat ou « coolies » pour travailler 

dans les plantations de canne à sucre. Maurice est un pays multiculturel et multilingue. C’est un creuset où 

cohabitent les indiens, les africains et les chinois. Ils y sont arrivés comme ouvriers, esclaves ou 

commerçants.  Malgré leur coexistence, ces groupes ont établi leur espace, leur langue, leur religion et leur 

culture ancestrale dans le pays d’accueil. Les Mauriciens parlent l’anglais, le français, le créole et les langues 

ethniques comme l’hindi, le bhojpuri, le tamoul, le télougou, le marathi et l’ourdou. 

 

Les hindous constituent la communauté dominante à l’île Maurice. Les Indo-Mauriciens identifient l’Inde 

comme « Mother India », leur terre d’origine sacrée. Ils sont toujours hantés par la nostalgie de leur mère 

patrie indienne qu’ils ont quittée et par conséquent ils ont envie de rétablir leur connexion avec la terre natale. 

Julia Waters affirme que « depuis leur arrivée à Maurice, les Indo-Mauriciens et particulièrement les 

Mauriciens hindous ont su affirmer un fort sentiment d’appartenance ethnique collective en entretenant des 

liens diasporiques avec Mother India » (4, la traduction est la mienne). Lors de leur migration à Maurice, les 

hindous ont emporté avec eux les pratiques sociales, religieuses et culturelles de leur pays d’origine. Ils ont 

recréé des rituels, des coutumes et des traditions afin de rétablir des liens avec l’Inde. Patrick Eisenlohr 

affirme que « les Mauriciens hindous, qui constituent la communauté ethnique la plus importante et 

politiquement dominante de Maurice, ont légitimé leur place centrale dans une nation mauricienne non pas 

en termes d’état imaginaire d’autochtonie mais par la construction de cultures ancestrales diasporiques » (5, 

la traduction est la mienne). 

 

Le roman Pagli tourne autour de la femme hindoue mauricienne, Daya, qui défie les normes sociales et 

rejette son mari violeur. Son mari est son cousin qui l’a violée pendant son adolescence. Elle désacralise 

l’institution de mariage et les rituels de la culture hindoue pour exprimer sa rébellion contre son mari, 

l’agresseur qui a désacralisé son corps. La vie de Daya est bouleversée par le traumatisme du viol mais 

animée par la découverte de l’amour extraconjugal avec Zil, un pêcheur créole. Malheureusement, Daya est 

ostracisée par la communauté hindoue et enfermée dans un poulailler pour avoir établi une liaison 

extraconjugale avec Zil. Elle est enterrée vivante pour avoir perturbé les normes culturelles hindoues qui sont 

sacrées à Maurice. C’est dans ce contexte que je cherche à examiner comment Devi noue la narration avec 

les éléments culturels hindous importés de l’Inde à l’île Maurice. 

Tout d’abord, je propose d’examiner les théories de la diaspora et de l’identité culturelle. Je 

m’appuierai en particulier sur les écrits théoriques de Stuart Hall, Avtar Brah et Paola Boccagni. Les études 

sur la diaspora s’intéressent non seulement sur la dispersion géographique des personnes, mais aussi sur 

l’identité, la mémoire et le foyer que ce déplacement produit. La dispersion forcée, les expériences 

traumatiques, la mémoire collective de la mère patrie, le manque d’intégration dans le pays d’accueil, le lien 

avec le pays d’origine sont des éléments clés de la diaspora. L’éloignement de la mère patrie produit un 

sentiment de perte chez les immigrants. Ils ne peuvent pas se débarrasser de leurs anciennes identités et ont 

du mal à en adopter de nouvelles.  En ce qui concerne la transition entre les cultures, il est nécessaire de 

reconstruire l’identité culturelle et l’ethnicité diasporiques.  

 

L’identité culturelle fait référence au sentiment d’appartenance à un groupe particulier basé sur 

diverses catégories culturelles, notamment la nationalité, l’ethnicité, la race, le sexe et la religion. Dans 

Cultural Identity and Diaspora, Stuart Hall, sociologue et théoricien culturel définit: « l’identité culturelle » 

en termes d’une culture partagée […] que les personnes ayant une histoire et une ascendance communes 

partagent. […], nos identités culturelles reflètent les expériences historiques communes et les codes culturels 

partagés qui nous fournissent, en tant que « peuple unique » […] des cadres de référence et de sens stables, 

immuables et continus » (223, la traduction est la mienne). Stuart Hall soutient que l’identité culturelle est 

devenue une question de « becoming as well as being » (225).  

Hall examine deux manières de réfléchir à l’identité culturelle. Tout d’abord, l’identité est considérée 

comme fixe ou stable. Selon cette conception, notre identité culturelle reflète les codes culturels partagés qui 

renforcent un sentiment d’unité. Il aborde l’identité culturelle comme un élément unificateur qui maintient 

http://www.ijcrt.org/


www.ijcrt.org                                                © 2025 IJCRT | Volume 13, Issue 2 February 2025 | ISSN: 2320-2882 

IJCRT2502208 International Journal of Creative Research Thoughts (IJCRT) www.ijcrt.org b683 
 

un groupe de personnes ensemble. Deuxiement, il décrit la formation de l’identité comme un processus qui 

est en constante évolution. Hall souligne que les identités diasporiques sont celles « qui se produisent et se 

reproduisent constamment à nouveau, à travers la transformation et la différence » (235, la traduction est la 

mienne ). L’identité culturelle passe par une transformation constante mais ses expériences passées sont 

profondément enracinées. Donc, l’identité est un processus continu de devenir  aussi bien que d’être.  

 

En examinant la diaspora et l’identite culturelle, on se rend compte qu’il y a deux concepts qui se 

rattachent:  home, le foyer et l’appartenance. Le foyer est l’endroit où l’on se sent à l’aise et en sécurité. Le 

foyer renforce des sentiments de stabilité, de sécurité et d’appartenance. Traditionnellement, le foyer est 

défini comme le lieu de notre origine. Dans Home and away: Narratives of migration and estrangement, 

Sara Ahmed propose une définition de home: « le foyer peut signifier l’endroit où l’on vit habituellement, ou 

cela peut signifier l’endroit où vit sa famille ou cela peut signifier son lieu de résidence ou encore la terre 

natale » (338, la traduction est la mienne).  Dans Migration and Home, Mastoureh Fathi Caitríona et Ní 

Laoire constatent que la mère patrie est associée à une gamme de sentiments positifs et d’expériences 

d’appartenance, tels que la sécurité, la familiarité, le contrôle, le confort, les relations familiales et aimables, 

l’intimité, l’ancrage dans le lieu et l’espoir (3, la traduction est la mienne).  Cette idée traditionnelle implique 

que les individus définissent leur identité en fonction de leurs racines. En outre, pour de nombreux 

immigrants de la première génération, il est plus facile d’idéaliser leur pays d’origine et de le considérer 

comme le seul véritable foyer que de s’assimiler au nouveau pays d’accueil. Au milieu de l’aliénation et de 

l’isolement, les migrants voient leur pays d’origine comme un lieu idyllique de sécurité et d’abri. Pour un 

migrant, le foyer qui a été un lieu de vie devient un lieu de nostalgie. En tant qu’objet de désir, le foyer est 

profondément intime. Pour les générations successives, la mère patrie est un pays imaginaire. Pour eux, la 

terre d’accueil est le foyer car ils y sont nés et ont accepté avec succès la nouvelle culture. L’idée de mère 

patrie est créée par des liens culturels. La renaissance de la terre natale s’établit avec de nouveaux liens 

religieux et culturels. 

 

Dans Cartographies of Diaspora: Contesting Identities, Avtar Brah, sociologue, parle de Homing 

desire, le désir de retour au foyer. Elle affirme: « Où est le foyer? D’un côté, ‘le foyer’ est un lieu mythique 

de désir dans l’imagination diasporique. En ce sens, c’est un lieu de non-retour, même s’il est possible de 

visiter le territoire géographique qui est considéré comme le lieu d’origine. De l’autre côté, le foyer est aussi 

l’expérience vécue de la localité » (188, la traduction est la mienne).  Pour Avtar Brah, le foyer n’est pas un 

lieu fixe et se crée constamment. Elle suggère que bien que ce foyer soit associé aux traumatismes de la 

dislocation, il est aussi un espace de nouvel espoir et de nouveau depart. En essayant de ressusciter la 

mémoire de la terre à travers les souvenirs et les symboles, les personnes de la diaspora essaie de recréer le 

foyer. C’est pourquoi les diasporas persistent à partager leur langue, leur dialecte, leurs traditions culinaires 

et d’autres caractéristiques culturelles de leur mère patrie.  

 

Paolo Boccagni, un sociologue réfléchit sur homing. Il soutient que « Homing […] est une série de 

pratiques sociales spatialisées par lesquelles les migrants – à l’instar des personnes qui ont vécu un 

détachement prolongé de leur foyer antérieur – tentent de reproduire, de recréer et éventuellement de 

reconstruire des environnements semblables à ceux d’un foyer, des sentiments et des relations significatifs. 

» (26, la traduction est la mienne). Il propose que le foyer ou le chez-soi réside dans les tentatives constantes 

et continues de faire ou construire le foyer.  En tant qu’un processus continu, le chez-soi est reconstruit par 

rapport aux souvenirs du passé, aux pratiques du présent et aux espoirs pour l’avenir. Le sentiment du foyer 

du migrant qui se manifeste par un sentiments de perte, se rédéfinit par la reconstruction de l’identité 

culturelle. Les migrants recréent un sentiment de chez-soi et d’identité culturelle par la langue, la culture, la 

religion et les valeurs de la mère patrie. Homing est compris comme un processus constant d’établir et de 

renouveler les sentiments d’appartenance. Il y a une transition du foyer fixe à la récréation du foyer. 

Mastoureh Fathi Caitríona et Ní Laoire aussi mettent l’accent sur la nature fluide et dynamique du foyer: « 

Le foyer est compris à travers une gamme de concepts tels que homing desire, homing et home-making, 

désignant le foyer comme un processus englobant les pratiques, les performances, les désirs et les actes par 

lesquels le foyer est vécu, ressenti et réalisé » (4, la traduction est la mienne).  

 

 
 

http://www.ijcrt.org/


www.ijcrt.org                                                © 2025 IJCRT | Volume 13, Issue 2 February 2025 | ISSN: 2320-2882 

IJCRT2502208 International Journal of Creative Research Thoughts (IJCRT) www.ijcrt.org b684 
 

Dans ses romans, Ananda Devi offre un aperçu des divers éléments de la culture hindoue fondée sur les 

écritures sacrées des Vedas, des Puranas, du Ramayana et du Mahabharata qui incarnent l’héritage culturel 

du peuple hindou. L’Hindouisme est l’une des religions les plus anciennes de l’Inde. Les références 

culturelles hindoues sont multiples dans les romans de Devi. Les migrants hindous vénèrent la « Mère Inde 

» et chérissent leurs pratiques culturelles. Dans le roman Pagli, Daya maintient son stoïcisme et exprime sa 

résistance aux normes rigides de la communauté hindoue. Elle perturbe l’ordre de la maison et met la cuisine 

en désordre. Elle fait du bruit assourdissant en jetant par terre les casseroles et les poêles. Elle brûle le riz et 

les lentilles et se réjouit du désordre qu’elle crée dans son foyer conjugal. C’est dans ce contexte que Devi 

présente la cuisine indienne traditionnelle où Daya prépare du riz et du ghee pour la famille. Devi présente 

également la cuisine indienne lors de la cérémonie de mariage de Daya. Daya déclare : « Ils… apportent plus 

de nourriture, plus de sucreries, une surabondance de dhall, des purées, du curry de pommes de terre, des 

chutneys, des laddoos, du gulap jamoon, du kheer… » (Devi, 84). Les Indo-Mauriciens hindous affirment 

leur amour pour la mère patrie à travers la nourriture. La nourriture évoque des émotions nostalgiques pour 

la diaspora hindoue. Les Indo-Mauriciens préservent leurs aliments traditionnels pour affirmer leur 

appartenance à la « Mère Inde » et ainsi leur identité culturelle. Les idées de Movindri Reddy sont pertinentes 

pour notre examen d’homing et l’identité culturelle hindoue à Maurice. Il déclare: 

Tout au long de la diaspora, la nourriture entretient certaines continuités avec la cuisine 

régionale de l’Inde [...] La nourriture est également utilisée pour signifier l’altérité 

ethnique – les Indiens de la diaspora sont associés au chutney, au masala, au chai, au 

channa, etc. Il met l’accent sur le lien avec l’Inde mais reconnaît également leur présence 

dans un lieu en dehors de l’Inde. (154-155, la traduction est la mienne) 

 

Les migrants et les communautés diasporiques développent des stratégies individuelles et collectives pour se 

souvenir de leurs mère patries et créer de nouveaux foyers. Le maintien d’un certain sentiment d’indianité 

demeure une préoccupation majeure. Suivant la théorie de Boccagni, Homing s’établit par un processus 

constant de renouvellement du sentiment d’appartenance à sa patrie. Comme le dit Brah, « le foyer est aussi 

l’expérience vécue de la localité » (188), les Indo-Mauriciens établissent un sentiment du foyer à l’île 

Maurice. 

 

Pour exprimer sa rébellion contre les conventions sociales, Daya apporte plus de misère et de désordre 

dans le foyer conjugal propre. Daya caresse une mendiante qu’elle rencontre à l’entrée de sa maison et l’invite 

chez elle. L’intouchable se détend sur le canapé et s’amuse avec les coussins en velours. Daya lui propose 

un somptueux repas qu’elle engloutit à sa guise. Avec angoisse et fureur, Daya joue les rituels de la cérémonie 

de mariage avec la mendiante. Elle l’habille de son sari de mariage rouge et place le sindoor sur son front 

afin de se moquer du caractère sacré de l’institution sociale du mariage. La famille de son mari est horrifiée 

par cet acte scandaleux alors que Daya se délecte de son mépris des lois culturelles. Les membres de la 

famille méprisent Daya pour avoir renversé les rituels et croyances hindous. Ils chassent la mendiante et 

nettoient la maison avec des détergents pour effacer les traces de l’intouchable et purifier la maison. Cette 

scène met en lumière l’existence du système de castes en Inde où les intouchables ou les Dalits, les plus bas 

de la société hiérarchique, subissent l’oppression, la discrimination et la violence. La société hindoue est 

construite sur la base du système des castes. Les hindous traditionnels traitaient les intouchables comme des 

impurs. Ils étaient exclus de l’organisation sociale. Il était interdit aux intouchables d’entrer dans les rues des 

classes supérieures et dans les temples. Il leur était également interdit de dîner avec les hommes des castes 

supérieures. Dieter Neubert affirme que « les « hindous », terme simplifié désignant les Indo-Mauriciens, se 

divisent selon la langue, la région d’origine en Inde et la religion. Pour les religieux hindous, les castes sont 

aussi un marqueur de différence » (146, la traduction est la mienne). Ayant conservé leurs racines, les hindous 

adhèrent au système de castes à Maurice. Dans le processus de reconstruction de leur lien avec leur mère 

patrie, les hindous ont maintenu la fierté du système de castes. C’est la manifestation de leur culture 

traditionnelle et l’affirmation de leur identité culturelle. Daniel Bass affirme : « La caste compte toujours 

parmi les Indiens de la diaspora, non seulement en tant que vestiges culturels mais aussi en tant qu’aspects 

profondément significatifs de la communauté et de l’identité » (30, la traduction est la mienne). Boccagni 

affirme: « La vie quotidienne des migrants est donc un terrain privilégié pour donner un sens au foyer par 

défaut. Elle met en avant une gamme d’émotions, de pratiques et de modes de vie qui reflètent le besoin de 

recréer un foyer à nouveau » (2, la traduction est la mienne).  

 

http://www.ijcrt.org/


www.ijcrt.org                                                © 2025 IJCRT | Volume 13, Issue 2 February 2025 | ISSN: 2320-2882 

IJCRT2502208 International Journal of Creative Research Thoughts (IJCRT) www.ijcrt.org b685 
 

Daya rompt les vœux conjugaux de fidélité et de chasteté et établit une affaire extraconjugale afin de 

vivre sa vie. Son mari et sa famille la traînent par les cheveux car Daya n’est plus chaste et vertueuse. Daya 

devient l’intouchable parce que son corps a été touché et caressé par un homme autre que son mari. Daya est 

enfermée dans un poulailler et étiquetée Pagli. C’est un mot hindi qui se traduit comme femme folle. Devi 

emploie plusieurs mots en hindi lors des rituels et des cérémonies. Lors de son mariage, Daya raconte : « J’ai 

regardé les traces de haldi sur mes bras » (81). Haldi est un mot hindi qui signifie curcuma. Daya raconte 

également : « Il a placé le tikka rouge sur mon front » (75). Tikka est un mot hindi qui désigne la pâte posée 

sur le front par les femmes hindoues. L’influence de l’hindi dans la société indo-mauricienne est 

remarquable. L’Hindi, en tant que langue des ancêtres, est lié à la situation diasporique des hindous à 

Maurice, établissant une relation entre les hindous de la diaspora et la patrie (Eisenlohr:52). L’appartenance 

diasporique à l’Inde est reconstruite à travers la langue ancestrale. Comme l’affirment Bhikhu Parekh et al., 

« la religion et la langue sont les marqueurs les plus tangibles de l’identité culturelle » (29, la traduction est 

la mienne). Les Indo-Mauriciens ont affirmé leur attachement sacré à l’Inde à travers l’hindi et ont propagé 

leur langue pour renforcer l’esprit d’indianité dans leur communauté et cultiver la langue auprès de leurs 

enfants. Ils souhaitent conserver fermement leur langue ancestrale. Comme le dit Patrick Eisenlohr, « le 

soutien généreux dont bénéficie l’hindi en tant que langue ancestrale […] est une source de fierté pour de 

nombreux hindous du nord de l’île Maurice » (83, la traduction est la mienne). Devi écrit dans sa thèse Telugu 

Ethnic Identity in Mauritius: « En 1981, l’hindi recevait une heure par jour à la télévision et des longs 

métrages bihebdomadaires, et environ 26 heures [...] » (146, la traduction est la mienne). Cela montre 

comment l’hindi a pris forme et est devenu une priorité à Maurice. 

Devi met également en lumière le mariage hindou extravagant de la communauté hindoue. Le 

mariage est certainement la manifestation la plus spectaculaire des croyances religieuses traditionnelles 

hindoues. Devi donne une description minutieuse du mariage de Daya pour montrer l’exhubérance de la 

culture hindoue et l’héritage indien. Les mariages hindous sont célébrés avec des costumes colorés et des 

rituels élaborés qui durent trois à quatre jours. Daya raconte : « Ils m’ont habillé de sari rouge et d’or, ont 

tressé mes cheveux et ont noirci mes yeux avec du Kohl, ont placé des bijoux autour de mon cou, de mes 

bras et de mon front » (80). L’atmosphère est bruyante avec des chansons et de la musique, des rires 

d’hommes et des bruits interminables de cuisine. Le mariage hindou est une affaire scintillante. Le sari rouge 

en soie et les bijoux éblouissants décrivent les traditions du mariage hindou. La mariée porte des ornements 

en or, en diamant et en platine : des colliers, des dizaines de bracelets, des boucles d’oreilles, des bijoux de 

tête, des bagues pour les doigts et les orteils, des anneaux de nez et des bracelets de cheville. Daya continue 

la narration : « J’ai regardé les traces de haldi sur mes bras » (81). La cérémonie de haldi est un rituel hindou 

populaire avant le mariage. Il s’agit d’un rite au cours duquel les membres de la famille, les amis et les invités 

appliquent la pâte de curcuma sur les joues, les bras et les pieds des mariés afin de les bénir. Oddvar Hollup 

souligne qu’à Maurice « la célébration du mariage est centrale dans la dynamique interne du maintien du 

groupe […] qui est célébré pendant trois jours » (231, la traduction est la mienne). Il réitère qu’« une identité 

culturelle collective se reproduit à travers le mariage » (234, la traduction est la mienne). L’affirmation de 

Paolo Boccagni est pertinente ici. Les migrants entreprennent les tentatives systématiques d’établir de 

nouveaux arrangements du foyer ou de récupérer des dimensions significatives des anciens (18, la traduction 

est la mienne). 

 

Daya s’assoit devant le feu sacré et le pandit commence à chanter les prières en sanskrit. C’est le feu 

sacré allumé avec du ghee, des brindilles de mangue et du fumier. Le rituel le plus important du mariage 

hindou consiste à invoquer Agni, le dieu du feu. Les mariés échangent des guirlandes et accomplissent un 

rituel de marche autour du feu pendant que le pandit chante les mantras en sanskrit pour renforcer le lien 

conjugal. Le sanskrit est l’une des plus anciennes langues indo-aryennes. Le sanskrit a toujours été utilisé 

par les prêtres hindous dans les rituels, les hymnes et les chants lors des cérémonies religieuses pour invoquer 

les dieux célestes. Le sanskrit fait partie intégrante des rituels hindous. Les hindous offraient leurs prières 

quotidiennes en sanskrit. Les Indo-Mauriciens hindous préservent la tradition du chant en sanskrit. Oddvar 

Hollup affirme que « la langue et les pratiques religieuses sont des éléments importants de l’identité ethnique 

des hindous de Maurice » (226, la traduction est la mienne).  Ainsi, le foyer n’est pas un lieu fixe et se crée 

constamment par les traditions culinaires, par la langue et par les cérémonies religieuses. L’argument de 

Paolo Boccagni est vrai : « Il (le foyer) renvoie à un ensemble de pratiques sociales, de valeurs et de symboles 

qui […] peuvent être transférés et reproduits dans différents contextes au fil du temps » (5, la traduction est 

la mienne). 

http://www.ijcrt.org/


www.ijcrt.org                                                © 2025 IJCRT | Volume 13, Issue 2 February 2025 | ISSN: 2320-2882 

IJCRT2502208 International Journal of Creative Research Thoughts (IJCRT) www.ijcrt.org b686 
 

Le pandit demande à Daya de prononcer ses vœux de fidélité et d’obéissance à son mari. Mais Daya 

continue de défier la culture hindoue en prononçant ses propres vœux turbulents et trouve du plaisir à saboter 

les rites hindous. En écoutant sa furieuse incantation, la cousine et le pandit tremblent de peur en jetant le riz 

et le ghee dans le feu. Daya et son cousin échangent les guirlandes et le cousin met le tikka rouge sur le front 

de Daya.  Comme en Inde, l’endogamie existe à Maurice. Devi Nirsimloo Anenden soutient que « 

traditionnellement, parmi les Télougous comme chez les Tamouls, il y a eu une tendance aux mariages entre 

cousins  selon la règle du mariage prescrite » (234, la traduction est la mienne). Elle déclare également : 

Un plus grand nombre de catégories ethniques à Maurice conservent leur particularité par 

les traditions religieuses, les langues et par le fait que leurs membres ont tendance à se 

marier au sein de leurs groupes ethniques respectifs. L'endogamie perpétue les frontières 

ethniques. L’endogamie, c’est-à-dire le mariage au sein du groupe, est l’un des éléments 

du maintien de l’identité les plus puissants de la société mauricienne. (235, la traduction 

est la mienne) 

 

Après le mariage, on offre un somptueux déjeuner. Daya raconte : « Ils enlèvent rapidement la feuille de 

bananier, apportent plus de nourriture, plus de sucreries, une surabondance de dhall, des purées, du songe 

élevé, du curry de pommes de terre, des chutneys, des laddoos, du gulap jamoon, du kheer… » (84). Le festin 

du mariage est traditionnellement servi sur des feuilles de bananier avec une combinaison fascinante de riz, 

de rotis, de lentilles, de légumes, de cuillerées de curry et de friandises. Le soir, les lumières électriques 

multicolores décorent les murs de la maison de « Terre Rouge ». Oddvar Hollup souligne le rôle joué par le 

mariage et la parenté dans la construction et la reconstruction de l’identité ethnique indienne à Maurice. Il 

déclare : « Les liens de parenté et de mariage […] définissent « l’indianité » et constituent des éléments de 

l’identité ethnique (219, la traduction est la mienne). Devi soutient que la parenté et le mariage sont les 

éléments primordiaux dans la constitution et le maintien de l’identité ethnique. Elle affirme que « la parenté 

et le mariage sont complémentaires dans la mesure où ils servent à maintenir et à renforcer l’identité […] » 

(45, la traduction est la mienne). Le passé est toujours avec les Indo-Mauriciens et résonne dans les pratiques 

quotidiennes des hindous. 

 

Lors de la cérémonie nuptiale, Daya crie et frotte le tikka sur son front. Elle jette furieusement le sari 

de mariage, les bijoux et les guirlandes par terre. Elle terrorise son mari en déchirant les vêtements sacrés, 

en brisant les bijoux et en piétinant la guirlande. En rejetant le sari, les bijoux et la guirlande de mariage, 

Daya rejette les normes culturelles de la communauté hindoue. Elle exhibe son corps nu devant son mari et 

lui refuse la possession de son corps. Elle crie que son mari ne touchera jamais son corps. Elle lui dit qu’elle 

ne portera jamais son bébé. D’un autre côté, elle aspire à rencontrer Zil et adore porter son enfant. Daya 

rejette son domicile conjugal et entretient une relation intime avec le pêcheur créole. 

Daya est abattue sans pitié pour avoir apporté le déshonneur et la honte à la famille. Les sociétés 

indienne et mauricienne condamnent et stigmatisent les femmes qui renversent la culture établie car le 

mariage est une institution sacrée en Inde et à Maurice où la chasteté de la femme est une des vertus 

fondamentales. Celles qui renversent ces codes de conduite et déshonorent la famille et la société sont 

expulsées de la société. Les notions d’honneur, de pureté et de chasteté sont inscrites sur le corps des femmes 

hindoues en Inde et à Maurice. Daya est enterrée vivante puisqu’elle apporte l’humiliation à son mari et à sa 

famille. Daya est enfermée dans un poulailler et est laissée mourir sous les pluies torrentielles qui l’enterrent. 

Conclusion  

 

L’identité culturelle des immigrants reste une question cruciale dans le pays d’accueil. Par 

l’attachement à la mère patrie, aux traditions culturelles et à l’histoire commune du déplacement, les 

diasporas établissent une communauté et une identité symboliques collectives qui contribuent aux solidarités 

culturelles. Pagli est exemplaire dans la mise en valeur des éléments culturels hindous à Maurice. Le 

bouleversement et l’agonie du déplacement vers un sol étranger incitent les Indo-Mauriciens hindous à rester 

constamment en contact avec leur mère patrie à travers leurs traditions et coutumes ancestrales. Ils recréent, 

rétablissent et reconstruisent des environnements semblables à ceux du foyer de la terre natale. Ils 

transmettent et cultivent leur culture ancestrale à leur progéniture pour les informer de leurs glorieuses 

valeurs culturelles et du riche patrimoine de leur nation.  

http://www.ijcrt.org/


www.ijcrt.org                                                © 2025 IJCRT | Volume 13, Issue 2 February 2025 | ISSN: 2320-2882 

IJCRT2502208 International Journal of Creative Research Thoughts (IJCRT) www.ijcrt.org b687 
 

Bibliographie: 

Devi, Ananda. 2001. Pagli. Paris: Éditions Gallimard. 

Ahmed, Sara. 2000. Home and away: Narratives of migration and estrangement. Strange                   

Encounters. pp. 329-347. London. New York: Routledge.  

Bass, Daniel. 2013. Everyday Ethnicity in Srilanka. London & New York: Routledge.  

Boccagni, Paolo. 2017 Migration and the Search for home. New York: Palgrave Macmillan. 

Brah, Avtar. 1996. Cartographies of Diaspora: Contesting Identities. London. New York: Routledge. 

Devi, Ananda. 1982. Telugu Ethnic Identity in Mauritius. SOAS University of London.  

Dieter Neubert. 2019. Inequality, Socio-cultural Differentiation, and Social Structures. Switzerland: 

Palgrave Macmillan.  

Eisenlohr, Patrick. 2006. Little India. Berkeley. Los Angeles: University of California Press.  

Fathi Caitríona Mastoureh., Laoire, Ní. 2024. Migration and Home. Switzerland: Springer. 

Hall, Stuart.1990. Cultural identity and diaspora. In J. Rutherford (Ed.). Identity: Community, culture, 

difference (pp. 222-237). London: Lawrence & Wishart. 

Parekh, Bhikhu., Singh, Gurharpal., & Vertovec, Steven. (2003). Culture and Economy in the  

Indian Diaspora. London. New York: Routledge. 

Rai, Rajesh., & Reeves Peter. (2006). The Indian Context. In B.V. Lal, P. Reeves and R. Rai  

(Eds), The Encyclopedia of the Indian Diaspora, pp. 18–31. Singapore: Editions Didier Millet.  

Rai, Rajesh, Reeves, Peter. (2009). The South Asian Diaspora. London. New York: Routledge. 

Reddy, Movindri. 2016. Social Movements and the Indian Diaspora. Oxon & New York: Routledge.  

Waters, Julia A. 2018. The Mauritian Novel. Liverpool: Liverpool University Press.  

Hollup, Oddvar. 2000. “Kinship and Marriage in the Construction of Identity and Group Boundaries among 

Indians in Mauritius” (219-242). Culture, Creation, and Procreation: Concepts of kinship in South Asian 

Practice. Aparna Rao (Ed), New York & Oxford: Berghahn Books.  

Abraham, Marie, L’Île Maurice : Source inépuisable d’inspiration.  

http://www.lehman.cuny.edu/ile.en.ile/paroles/devi_maurice    

Sultan, Patrick, Ruptures et héritages: entretien avec Ananda Devi.  

http://orees.concordia.ca/numero2/essai/Entretien7decembre.html  

Ananda Devi: L'écriture est le monde, elle est le chemin et le but. 

http://www.indereunion.net/actu/ananda/intervad.htm 

Ananda Devi: Peut-être est-ce l’Inde mythique qui m’habite?: Entretien de 2003 

http://www.inderéunion.net  

 

 

 
 

 

 

 

 

 

http://www.ijcrt.org/
http://www.lehman.cuny.edu/ile.en.ile/paroles/devi_maurice
http://orees.concordia.ca/numero2/essai/Entretien7decembre.html
http://www.indereunion.net/actu/ananda/intervad.htm
http://www.inderéunion.net/
https://books.google.co.in/books?id=xTgiCwAAQBAJ&printsec=frontcover&dq=Home+as+a+Concept:+Identity,+Belonging+and+Beyond&hl=en&newbks=1&newbks_redir=1&sa=X&ved=2ahUKEwjOipODu92HAxWHwzgGHR_9DqIQ6AF6BAgFEAI
https://books.google.co.in/books?id=xTgiCwAAQBAJ&printsec=frontcover&dq=Home+as+a+Concept:+Identity,+Belonging+and+Beyond&hl=en&newbks=1&newbks_redir=1&sa=X&ved=2ahUKEwjOipODu92HAxWHwzgGHR_9DqIQ6AF6BAgFEAI

