www.ijcrt.org © 2025 IJCRT | Volume 13, Issue 2 February 2025 | ISSN: 2320-2882

IJCRT.ORG ISSN : 2320-2882

INTERNATIONAL JOURNAL OF CREATIVE

%%? RESEARCH THOUGHTS (IJCRT)

An International Open Access, Peer-reviewed, Refereed Journal

La Diaspora Indienne A L’ile Maurice:
‘Homing’et Identité Culturelle Dans Pagli

Dr. T. Priya
Assistant Professor & Coordinator
Centre for French
Bharathidasan University
Trichy - 620 024
Tamil Nadu, India
ORCID ID : 0000-0003-3261-3605

Résumé

La notion de diaspora évoque des images de déplacement, de déracinement, de nostalgie et de quéte
d’identité. Les membres de la diaspora éprouvent un sentiment de perte du pays d’origine et un sentiment
d’aliénation dans le pays d’accueil. Et par consequent, les migrants tentent de revivre et de recréer leurs
pratiques religieuses, culturelles et linguistiques. Cet article s’inspire des théories de Stuart Hall, Avtar Brah
et Paolo Boccagni et tente de rétablir le chez-soi pour la diaspora indienne dans le pays d’accueil. Faisant
partie de la diaspora indienne a I’lle Maurice, Ananda Devi examine en profondeur les éléments d’indianité
dans le roman Pagli. Gréce a sa meére qui est indienne, Devi a été profondément influencée par les coutumes
et traditions indiennes. Bien que ses racines soient mauriciennes, les ¢léments d’indianité entrelacés dans son
roman sont distincts et remarquables. La diaspora indienne réintégre les traditions culturelles indiennes dans
le sol Mauricien et affirme son appartenance, recrée un sentiment de chez-soi et reconstruit 1’identité
culturelle indienne. La reconstruction des éléments culturels indiens permet aux Indo-Mauriciens hindous de
maintenir leurs liens diasporiques avec la mere patrie.

Mots-clés: Diaspora, nostalgie, foyer, culture, reconnexion, identité, Inde

Introduction

Dans un entretien intitulé Peut-étre est-ce [’'Inde mythique qui m’habite, Devi avoue : « L’Inde est
intimement liée @ moi, & mon esprit. Je le sais profondement [...] Ou peut-étre que c’est I’Inde mythique qui
m’habite [...]. » Devi déclare également dans un entretien avec Patrick Sultan : « Pendant longtemps, la part
de I’Inde a été trés importante dans mes écrits et les références culturelles, religieuses et mythologiques sont
abondantes. » L’Inde est un pays profondément attaché a Ananda Devi. Ses romans offrent un terrain fertile
pour explorer les éléments culturels de la diaspora indienne a 1’ile Maurice. L’autrice plonge dans la culture
indienne dans son roman Pagli parce qu’elle se souvient de sa mére patrie. Devi établit une reconnexion avec
I’Inde, le pays ancestral. Comme I’affirment Rajesh Rai et Peter Reeves :

Une diaspora existe précisément parce qu’elle se souvient de sa « patrie ». [...] Les
personnes de la diaspora, cependant, ne s’installent pas simplement dans de nouveaux
pays: elles recréent dans leurs institutions socio-économiques, politiques et culturelles
une version de cette patrie dont elles se souviennent. (2006, 18, la traduction est la
mienne)

IJCRT2502208 | International Journal of Creative Research Thoughts (IJCRT) www.ijcrt.org | b681


http://www.ijcrt.org/

www.ijcrt.org © 2025 IJCRT | Volume 13, Issue 2 February 2025 | ISSN: 2320-2882

Analyse

On peut définir la diaspora comme la dispersion volontaire ou involontaire d’un groupe social ou
ethnique. Bien que déterritorialisés, les croyances, les traditions, les rituels religieux, les habitudes
vestimentaires, les systémes de langue et de communication, la cuisine, la musique, I’art, les valeurs et les
conventions de la communauté définissent leur identité culturelle. L’1le Maurice est une ancienne colonie de
plantations de canne a sucre connue sous le nom de « Little India ». Un grand nombre d’Indiens ont migré
vers ’ile Maurice pendant 1’ Inde britannique en tant que travailleurs sous contrat ou « coolies » pour travailler
dans les plantations de canne a sucre. Maurice est un pays multiculturel et multilingue. C’est un creuset ou
cohabitent les indiens, les africains et les chinois. Ils y sont arrivés comme ouvriers, esclaves ou
commercants. Malgreé leur coexistence, ces groupes ont établi leur espace, leur langue, leur religion et leur
culture ancestrale dans le pays d’accueil. Les Mauriciens parlent I’anglais, le frangais, le créole et les langues
ethniques comme I’hindi, le bhojpuri, le tamoul, le télougou, le marathi et I’ourdou.

Les hindous constituent la communauté dominante a 1’ile Maurice. Les Indo-Mauriciens identifient 1’ Inde
comme « Mother India », leur terre d’origine sacrée. Ils sont toujours hantés par la nostalgie de leur mere
patrie indienne qu’ils ont quittée et par conséquent ils ont envie de rétablir leur connexion avec la terre natale.
Julia Waters affirme que «depuis leur arrivée a Maurice, les Indo-Mauriciens et particulierement les
Mauriciens hindous ont su affirmer un fort sentiment d’appartenance ethnique collective en entretenant des
liens diasporiques avec Mother India » (4, la traduction est la mienne). Lors de leur migration a Maurice, les
hindous ont emporté avec eux les pratiques sociales, religieuses et culturelles de leur pays d’origine. 1ls ont
recréé des rituels, des coutumes et des traditions afin de rétablir des liens avec 1’Inde. Patrick Eisenlohr
affirme que « les Mauriciens hindous, qui constituent la communauté ethnique la plus importante et
politiguement dominante de Maurice, ont Iégitimé leur place centrale dans une nation mauricienne non pas
en termes d’état imaginaire d’autochtonie mais par la construction de cultures ancestrales diasporiques » (5,
la traduction est la mienne).

Le roman Pagli tourne autour de la femme hindoue mauricienne, Daya, qui défie les normes sociales et
rejette son mari violeur. Son mari est son cousin qui I’a violée pendant son adolescence. Elle désacralise
I’institution de mariage et les rituels de la culture hindoue pour exprimer sa rébellion contre son mari,
I’agresseur qui a désacralisé son corps. La vie de Daya est bouleversée par le traumatisme du viol mais
animée par la découverte de I’amour extraconjugal avec Zil, un pécheur créole. Malheureusement, Daya est
ostracisée par la communauté hindoue et enfermée dans un poulailler pour avoir établi une liaison
extraconjugale avec Zil. Elle est enterrée vivante pour avoir perturbé les normes culturelles hindoues qui sont
sacrées a Maurice. C’est dans ce contexte que je cherche a examiner comment Devi noue la narration avec
les éléments culturels hindous importés de 1’Inde a 1’Tle Maurice.

Tout d’abord, je propose d’examiner les théories de la diaspora et de I’identité culturelle. Je
m’appuierai en particulier sur les écrits théoriques de Stuart Hall, Avtar Brah et Paola Boccagni. Les études
sur la diaspora s’intéressent non seulement sur la dispersion géographique des personnes, mais aussi sur
I’identité, la mémoire et le foyer que ce déplacement produit. La dispersion forcée, les expériences
traumatiques, la mémoire collective de la mere patrie, le manque d’intégration dans le pays d’accueil, le lien
avec le pays d’origine sont des éléments clés de la diaspora. L’éloignement de la mere patrie produit un
sentiment de perte chez les immigrants. lls ne peuvent pas se debarrasser de leurs anciennes identités et ont
du mal a en adopter de nouvelles. En ce qui concerne la transition entre les cultures, il est nécessaire de
reconstruire 1’identité culturelle et 1’ethnicité diasporiques.

L’identité culturelle fait référence au sentiment d’appartenance a un groupe particulier basé sur
diverses catégories culturelles, notamment la nationalité, I’ethnicité, la race, le sexe et la religion. Dans
Cultural Identity and Diaspora, Stuart Hall, sociologue et théoricien culturel définit: « I’identité culturelle »
en termes d’une culture partagée [...] que les personnes ayant une histoire et une ascendance communes
partagent. [...], nos identités culturelles refletent les experiences historiques communes et les codes culturels
partagés qui nous fournissent, en tant que « peuple unique » [...] des cadres de référence et de sens stables,
immuables et continus » (223, la traduction est la mienne). Stuart Hall soutient que 1’identité culturelle est
devenue une question de « becoming as well as being » (225).

Hall examine deux maniéres de réfléchir a I’identité culturelle. Tout d’abord, 1’identité est considérée
comme fixe ou stable. Selon cette conception, notre identité culturelle refléte les codes culturels partagés qui
renforcent un sentiment d’unité. 11 aborde 1’identité culturelle comme un élément unificateur qui maintient

IJCRT2502208 | International Journal of Creative Research Thoughts (IJCRT) www.ijcrt.org | b682


http://www.ijcrt.org/

www.ijcrt.org © 2025 IJCRT | Volume 13, Issue 2 February 2025 | ISSN: 2320-2882

un groupe de personnes ensemble. Deuxiement, il décrit la formation de 1’identité comme un processus qui
est en constante évolution. Hall souligne que les identités diasporiques sont celles « qui se produisent et se
reproduisent constamment a nouveau, a travers la transformation et la différence » (235, la traduction est la
mienne ). L’identité culturelle passe par une transformation constante mais ses expériences passées sont
profondément enracinées. Donc, I’identité est un processus continu de devenir aussi bien que d’étre.

En examinant la diaspora et I’identite culturelle, on se rend compte qu’il y a deux concepts qui se
rattachent: home, le foyer et I’appartenance. Le foyer est I’endroit ou 1’on se sent a I’aise et en sécurité. Le
foyer renforce des sentiments de stabilité, de sécurité et d’appartenance. Traditionnellement, le foyer est
défini comme le lieu de notre origine. Dans Home and away: Narratives of migration and estrangement,
Sara Ahmed propose une définition de home: « le foyer peut signifier 1’endroit ot I’on vit habituellement, ou
cela peut signifier I’endroit ou vit sa famille ou cela peut signifier son lieu de résidence ou encore la terre
natale » (338, la traduction est la mienne). Dans Migration and Home, Mastoureh Fathi Caitriona et Ni
Laoire constatent que la mére patrie est associée a une gamme de sentiments positifs et d’expériences
d’appartenance, tels que la sécurité, la familiarité, le contrdle, le confort, les relations familiales et aimables,
I’intimité, 1’ancrage dans le lieu et I’espoir (3, la traduction est la mienne). Cette idée traditionnelle implique
que les individus définissent leur identité en fonction de leurs racines. En outre, pour de nombreux
immigrants de la premiére génération, il est plus facile d’idéaliser leur pays d’origine et de le considérer
comme le seul véritable foyer que de s’assimiler au nouveau pays d’accueil. Au milieu de I’aliénation et de
I’isolement, les migrants voient leur pays d’origine comme un lieu idyllique de sécurité et d’abri. Pour un
migrant, le foyer qui a été un lieu de vie devient un licu de nostalgie. En tant qu’objet de désir, le foyer est
profondément intime. Pour les générations successives, la mére patrie est un pays imaginaire. Pour eux, la
terre d’accueil est le foyer car ils y sont nés et ont accepté avec succes la nouvelle culture. L’idée de mére
patrie est créée par des liens culturels. La renaissance de la terre natale s’établit avec de nouveaux liens
religieux et culturels.

Dans Cartographies of Diaspora: Contesting Identities, Avtar Brah, sociologue, parle de Homing
desire, le désir de retour au foyer. Elle affirme: « Ou est le foyer? D’un c6té, ‘le foyer’ est un lieu mythique
de désir dans 1’imagination diasporique. En ce sens, ¢’est un lieu de non-retour, méme s’il est possible de
visiter le territoire géographique qui est considéré comme le lieu d’origine. De I’autre c6té, le foyer est aussi
I’expérience vécue de la localité » (188, la traduction est la mienne). Pour Avtar Brah, le foyer n’est pas un
lieu fixe et se crée constamment. Elle suggére que bien que ce foyer soit associé aux traumatismes de la
dislocation, il est aussi un espace de nouvel espoir et de nouveau depart. En essayant de ressusciter la
mémoire de la terre a travers les souvenirs et les symboles, les personnes de la diaspora essaie de recréer le
foyer. C’est pourquoi les diasporas persistent a partager leur langue, leur dialecte, leurs traditions culinaires
et d’autres caractéristiques culturelles de leur mére patrie.

Paolo Boccagni, un sociologue réfléchit sur homing. Il soutient que « Homing [...] est une série de
pratiques sociales spatialisées par lesquelles les migrants — a [’instar des personnes qui ont vécu un
détachement prolongé de leur foyer antérieur — tentent de reproduire, de recréer et éventuellement de
reconstruire des environnements semblables a ceux d un foyer, des sentiments et des relations significatifs.
» (26, la traduction est la mienne). Il propose que le foyer ou le chez-soi réside dans les tentatives constantes
et continues de faire ou construire le foyer. En tant qu’un processus continu, le chez-soi est reconstruit par
rapport aux souvenirs du passé, aux pratiques du présent et aux espoirs pour I’avenir. Le sentiment du foyer
du migrant qui se manifeste par un sentiments de perte, se rédéfinit par la reconstruction de I’identité
culturelle. Les migrants recréent un sentiment de chez-soi et d’identité culturelle par la langue, la culture, la
religion et les valeurs de la mere patrie. Homing est compris comme un processus constant d’établir et de
renouveler les sentiments d’appartenance. Il y a une transition du foyer fixe a la récréation du foyer.
Mastoureh Fathi Caitriona et Ni Laoire aussi mettent 1’accent sur la nature fluide et dynamique du foyer: «
Le foyer est compris a travers une gamme de concepts tels que homing desire, homing et home-making,
désignant le foyer comme un processus englobant les pratiques, les performances, les désirs et les actes par
lesquels le foyer est vécu, ressenti et réalise » (4, la traduction est la mienne).

IJCRT2502208 | International Journal of Creative Research Thoughts (IJCRT) www.ijcrt.org | b683


http://www.ijcrt.org/

www.ijcrt.org © 2025 IJCRT | Volume 13, Issue 2 February 2025 | ISSN: 2320-2882

Dans ses romans, Ananda Devi offre un apercu des divers éléments de la culture hindoue fondée sur les
écritures sacrées des Vedas, des Puranas, du Ramayana et du Mahabharata qui incarnent I’héritage culturel
du peuple hindou. L’Hindouisme est I’une des religions les plus anciennes de I’Inde. Les références
culturelles hindoues sont multiples dans les romans de Devi. Les migrants hindous vénérent la « Mere Inde
» et chérissent leurs pratiques culturelles. Dans le roman Pagli, Daya maintient son stoicisme et exprime sa
résistance aux normes rigides de la communauté hindoue. Elle perturbe 1’ordre de la maison et met la cuisine
en désordre. Elle fait du bruit assourdissant en jetant par terre les casseroles et les poéles. Elle brdle le riz et
les lentilles et se réjouit du désordre qu’elle crée dans son foyer conjugal. C’est dans ce contexte que Devi
présente la cuisine indienne traditionnelle ou Daya prépare du riz et du ghee pour la famille. Devi présente
également la cuisine indienne lors de la cérémonie de mariage de Daya. Daya déclare : « Ils... apportent plus
de nourriture, plus de sucreries, une surabondance de dhall, des purées, du curry de pommes de terre, des
chutneys, des laddoos, du gulap jamoon, du kheer... » (Devi, 84). Les Indo-Mauriciens hindous affirment
leur amour pour la mére patrie a travers la nourriture. La nourriture évoque des émotions nostalgiques pour
la diaspora hindoue. Les Indo-Mauriciens préservent leurs aliments traditionnels pour affirmer leur
appartenance a la « Mere Inde » et ainsi leur identité culturelle. Les idées de Movindri Reddy sont pertinentes
pour notre examen d’homing et I’identité culturelle hindoue a Maurice. Il déclare:

Tout au long de la diaspora, la nourriture entretient certaines continuités avec la cuisine
régionale de I'Inde [...] La nourriture est également utilisée pour signifier ’altérité
ethnique — les Indiens de la diaspora sont associés au chutney, au masala, au chai, au
channa, etc. Il met ’accent sur le lien avec 1’Inde mais reconnait également leur présence
dans un lieu en dehors de I’Inde. (154-155, la traduction est la mienne)

Les migrants et les communautés diasporiques développent des stratégies individuelles et collectives pour se
souvenir de leurs mére patries et créer de nouveaux foyers. Le maintien d’un certain sentiment d’indianité
demeure une préoccupation majeure. Suivant la théorie de Boccagni, Homing s’établit par un processus
constant de renouvellement du sentiment d’appartenance a sa patrie. Comme le dit Brah, « le foyer est aussi
I’expérience vécue de la localité » (188), les Indo-Mauriciens établissent un sentiment du foyer a 1’ile
Maurice.

Pour exprimer sa rébellion contre les conventions sociales, Daya apporte plus de misere et de désordre
dans le foyer conjugal propre. Daya caresse une mendiante qu’elle rencontre a I’entrée de sa maison et I’invite
chez elle. L’intouchable se détend sur le canapé et s’amuse avec les coussins en velours. Daya lui propose
un somptueux repas qu’elle engloutit a sa guise. Avec angoisse et fureur, Daya joue les rituels de la cerémonie
de mariage avec la mendiante. Elle I’habille de son sari de mariage rouge et place le sindoor sur son front
afin de se moquer du caractére sacré de I’institution sociale du mariage. La famille de son mari est horrifiée
par cet acte scandaleux alors que Daya se délecte de son mépris des lois culturelles. Les membres de la
famille méprisent Daya pour avoir renversé les rituels et croyances hindous. Ils chassent la mendiante et
nettoient la maison avec des détergents pour effacer les traces de I’intouchable et purifier la maison. Cette
scéne met en lumiére 1’existence du systeme de castes en Inde ou les intouchables ou les Dalits, les plus bas
de la société hiérarchique, subissent 1’oppression, la discrimination et la violence. La société hindoue est
construite sur la base du systeme des castes. Les hindous traditionnels traitaient les intouchables comme des
impurs. IlIs étaient exclus de 1’organisation sociale. Il était interdit aux intouchables d’entrer dans les rues des
classes supérieures et dans les temples. Il leur était également interdit de diner avec les hommes des castes
supérieures. Dieter Neubert affirme que « les « hindous », terme simplifié désignant les Indo-Mauriciens, se
divisent selon la langue, la région d’origine en Inde et la religion. Pour les religieux hindous, les castes sont
aussi un marqueur de différence » (146, la traduction est la mienne). Ayant conserveé leurs racines, les hindous
adherent au systeme de castes a Maurice. Dans le processus de reconstruction de leur lien avec leur mére
patrie, les hindous ont maintenu la fierté du systéme de castes. C’est la manifestation de leur culture
traditionnelle et I’affirmation de leur identité culturelle. Daniel Bass affirme : « La caste compte toujours
parmi les Indiens de la diaspora, non seulement en tant que vestiges culturels mais aussi en tant qu’aspects
profondément significatifs de la communauté et de I’identité » (30, la traduction est la mienne). Boccagni
affirme: « La vie quotidienne des migrants est donc un terrain privilégié pour donner un sens au foyer par
défaut. Elle met en avant une gamme d’émotions, de pratiques et de modes de vie qui reflétent le besoin de
recréer un foyer a nouveau » (2, la traduction est la mienne).

IJCRT2502208 | International Journal of Creative Research Thoughts (IJCRT) www.ijcrt.org | b684


http://www.ijcrt.org/

www.ijcrt.org © 2025 IJCRT | Volume 13, Issue 2 February 2025 | ISSN: 2320-2882

Daya rompt les veeux conjugaux de fidélité et de chasteté et établit une affaire extraconjugale afin de
vivre sa vie. Son mari et sa famille la trainent par les cheveux car Daya n’est plus chaste et vertueuse. Daya
devient I’intouchable parce que son corps a été touché et caressé par un homme autre que son mari. Daya est
enfermée dans un poulailler et étiquetée Pagli. C’est un mot hindi qui se traduit comme femme folle. Devi
emploie plusieurs mots en hindi lors des rituels et des cérémonies. Lors de son mariage, Daya raconte : « J’ai
regardé les traces de haldi sur mes bras » (81). Haldi est un mot hindi qui signifie curcuma. Daya raconte
également : « Il a placé le tikka rouge sur mon front » (75). Tikka est un mot hindi qui désigne la pate posée
sur le front par les femmes hindoues. L’influence de I’hindi dans la société indo-mauricienne est
remarquable. L’Hindi, en tant que langue des ancétres, est lié a la situation diasporique des hindous a
Maurice, établissant une relation entre les hindous de la diaspora et la patrie (Eisenlohr:52). L appartenance
diasporique a I’Inde est reconstruite a travers la langue ancestrale. Comme 1’affirment Bhikhu Parekh et al.,
« la religion et la langue sont les marqueurs les plus tangibles de I’identité culturelle » (29, la traduction est
la mienne). Les Indo-Mauriciens ont affirmé leur attachement sacré a I’Inde a travers I’hindi et ont propagé
leur langue pour renforcer I’esprit d’indianité dans leur communauté et cultiver la langue aupres de leurs
enfants. lls souhaitent conserver fermement leur langue ancestrale. Comme le dit Patrick Eisenlohr, « le
soutien génereux dont bénéficie I’hindi en tant que langue ancestrale [...] est une source de fierté pour de
nombreux hindous du nord de I’Tle Maurice » (83, la traduction est la mienne). Devi écrit dans sa thése Telugu
Ethnic Identity in Mauritius: « En 1981, I’hindi recevait une heure par jour a la télévision et des longs
métrages bihebdomadaires, et environ 26 heures [...] » (146, la traduction est la mienne). Cela montre
comment ’hindi a pris forme et est devenu une priorité a Maurice.

Devi met également en lumiere le mariage hindou extravagant de la communauté hindoue. Le
mariage est certainement la manifestation la plus spectaculaire des croyances religieuses traditionnelles
hindoues. Devi donne une description minutieuse du mariage de Daya pour montrer 1’exhubérance de la
culture hindoue et I’héritage indien. Les mariages hindous sont célébrés avec des costumes colorés et des
rituels élaborés qui durent trois a quatre jours. Daya raconte : « lIs m’ont habillé de sari rouge et d’or, ont
tressé mes cheveux et ont noirci mes yeux avec du Kohl, ont placé des bijoux autour de mon cou, de mes
bras et de mon front » (80). L’atmosphére est bruyante avec des chansons et de la musique, des rires
d’hommes et des bruits interminables de cuisine. Le mariage hindou est une affaire scintillante. Le sari rouge
en soie et les bijoux éblouissants décrivent les traditions du mariage hindou. La mariée porte des ornements
en or, en diamant et en platine : des colliers, des dizaines de bracelets, des boucles d’oreilles, des bijoux de
téte, des bagues pour les doigts et les orteils, des anneaux de nez et des bracelets de cheville. Daya continue
la narration : « J’ai regardé les traces de haldi sur mes bras » (81). La cérémonie de haldi est un rituel hindou
populaire avant le mariage. Il s’agit d’un rite au cours duquel les membres de la famille, les amis et les invités
appliquent la pate de curcuma sur les joues, les bras et les pieds des mariés afin de les bénir. Oddvar Hollup
souligne gu’a Maurice « la célébration du mariage est centrale dans la dynamique interne du maintien du
groupe [...] qui est célébré pendant trois jours » (231, la traduction est la mienne). Il réitére qu’« une identité
culturelle collective se reproduit a travers le mariage » (234, la traduction est la mienne). L’affirmation de
Paolo Boccagni est pertinente ici. Les migrants entreprennent les tentatives systématiques d’établir de
nouveaux arrangements du foyer ou de récupérer des dimensions significatives des anciens (18, la traduction
est la mienne).

Daya s’assoit devant le feu sacré et le pandit commence a chanter les prieres en sanskrit. C’est le feu
sacré allumé avec du ghee, des brindilles de mangue et du fumier. Le rituel le plus important du mariage
hindou consiste a invoquer Agni, le dieu du feu. Les mariés echangent des guirlandes et accomplissent un
rituel de marche autour du feu pendant que le pandit chante les mantras en sanskrit pour renforcer le lien
conjugal. Le sanskrit est I’une des plus anciennes langues indo-aryennes. Le sanskrit a toujours été utilisé
par les prétres hindous dans les rituels, les hymnes et les chants lors des cérémonies religieuses pour invoquer
les dieux célestes. Le sanskrit fait partie intéegrante des rituels hindous. Les hindous offraient leurs priéres
quotidiennes en sanskrit. Les Indo-Mauriciens hindous préservent la tradition du chant en sanskrit. Oddvar
Hollup affirme que « la langue et les pratiques religieuses sont des éléments importants de I’identité ethnique
des hindous de Maurice » (226, la traduction est la mienne). Ainsi, le foyer n’est pas un lieu fixe et se crée
constamment par les traditions culinaires, par la langue et par les cérémonies religieuses. L’argument de
Paolo Boccagni est vrai : « Il (le foyer) renvoie a un ensemble de pratiques sociales, de valeurs et de symboles
qui [...] peuvent étre transférés et reproduits dans différents contextes au fil du temps » (5, la traduction est
la mienne).

IJCRT2502208 | International Journal of Creative Research Thoughts (IJCRT) www.ijcrt.org | b685


http://www.ijcrt.org/

www.ijcrt.org © 2025 IJCRT | Volume 13, Issue 2 February 2025 | ISSN: 2320-2882

Le pandit demande a Daya de prononcer ses veeux de fidélité et d’obéissance a son mari. Mais Daya
continue de défier la culture hindoue en pronongant ses propres veeux turbulents et trouve du plaisir a saboter
les rites hindous. En écoutant sa furieuse incantation, la cousine et le pandit tremblent de peur en jetant le riz
et le ghee dans le feu. Daya et son cousin échangent les guirlandes et le cousin met le tikka rouge sur le front
de Daya. Comme en Inde, ’endogamie existe & Maurice. Devi Nirsimloo Anenden soutient que «
traditionnellement, parmi les Télougous comme chez les Tamouls, il y a eu une tendance aux mariages entre
cousins selon la régle du mariage prescrite » (234, la traduction est la mienne). Elle déclare également :

Un plus grand nombre de catégories ethniques a Maurice conservent leur particularité par
les traditions religieuses, les langues et par le fait que leurs membres ont tendance a se
marier au sein de leurs groupes ethniques respectifs. L'endogamie perpetue les frontieres
ethniques. L’endogamie, c’est-a-dire le mariage au sein du groupe, est I’un des éléments
du maintien de I’identité les plus puissants de la société mauricienne. (235, la traduction
est la mienne)

Apreés le mariage, on offre un somptueux déjeuner. Daya raconte : « Ils enlevent rapidement la feuille de
bananier, apportent plus de nourriture, plus de sucreries, une surabondance de dhall, des purées, du songe
élevé, du curry de pommes de terre, des chutneys, des laddoos, du gulap jamoon, du kheer... » (84). Le festin
du mariage est traditionnellement servi sur des feuilles de bananier avec une combinaison fascinante de riz,
de rotis, de lentilles, de Iégumes, de cuillerées de curry et de friandises. Le soir, les lumieres électriques
multicolores décorent les murs de la maison de « Terre Rouge ». Oddvar Hollup souligne le réle joué par le
mariage et la parenté dans la construction et la reconstruction de I’identité ethnique indienne a Maurice. Il
déclare : « Les liens de parenté et de mariage [...] définissent « I’indianité » et constituent des éléments de
I’identité ethnique (219, la traduction est la mienne). Devi soutient que la parenté et le mariage sont les
éléments primordiaux dans la constitution et le maintien de I’identité ethnique. Elle affirme que « la parenté
et le mariage sont complémentaires dans la mesure ou ils servent a maintenir et a renforcer 1’identité [...] »
(45, la traduction est la mienne). Le passé est toujours avec les Indo-Mauriciens et résonne dans les pratiques
quotidiennes des hindous.

Lors de la cérémonie nuptiale, Daya crie et frotte le tikka sur son front. Elle jette furieusement le sari
de mariage, les bijoux et les guirlandes par terre. Elle terrorise son mari en déchirant les vétements sacrés,
en brisant les bijoux et en piétinant la guirlande. En rejetant le sari, les bijoux et la guirlande de mariage,
Daya rejette les normes culturelles de la communauté hindoue. Elle exhibe son corps nu devant son mari et
lui refuse la possession de son corps. Elle crie que son mari ne touchera jamais son corps. Elle lui dit qu’elle
ne portera jamais son bébé. D’un autre c6té, elle aspire a rencontrer Zil et adore porter son enfant. Daya
rejette son domicile conjugal et entretient une relation intime avec le pécheur créole.

Daya est abattue sans pitié pour avoir apporté le déshonneur et la honte a la famille. Les sociétés
indienne et mauricienne condamnent et stigmatisent les femmes qui renversent la culture établie car le
mariage est une institution sacrée en Inde et a Maurice ou la chasteté de la femme est une des vertus
fondamentales. Celles qui renversent ces codes de conduite et déshonorent la famille et la société sont
expulsées de la société. Les notions d’honneur, de pureté et de chasteté sont inscrites sur le corps des femmes
hindoues en Inde et a Maurice. Daya est enterrée vivante puisqu’elle apporte I’humiliation a son mari et a sa
famille. Daya est enfermée dans un poulailler et est laissée mourir sous les pluies torrentielles qui I’enterrent.

Conclusion

L’identité culturelle des immigrants reste une question cruciale dans le pays d’accueil. Par
I’attachement a la mere patrie, aux traditions culturelles et a 1’histoire commune du déplacement, les
diasporas établissent une communauté et une identité symboliques collectives qui contribuent aux solidarités
culturelles. Pagli est exemplaire dans la mise en valeur des éléments culturels hindous a Maurice. Le
bouleversement et I’agonie du déplacement vers un sol étranger incitent les Indo-Mauriciens hindous a rester
constamment en contact avec leur mére patrie a travers leurs traditions et coutumes ancestrales. Ils recréent,
rétablissent et reconstruisent des environnements semblables a ceux du foyer de la terre natale. lls
transmettent et cultivent leur culture ancestrale a leur progeniture pour les informer de leurs glorieuses
valeurs culturelles et du riche patrimoine de leur nation.

IJCRT2502208 | International Journal of Creative Research Thoughts (IJCRT) www.ijcrt.org | b686


http://www.ijcrt.org/

www.ijcrt.org © 2025 IJCRT | Volume 13, Issue 2 February 2025 | ISSN: 2320-2882

Bibliographie:

Devi, Ananda. 2001. Pagli. Paris: Editions Gallimard.

Ahmed, Sara. 2000. Home and away: Narratives of migration and estrangement. Strange
Encounters. pp. 329-347. London. New York: Routledge.

Bass, Daniel. 2013. Everyday Ethnicity in Srilanka. London & New York: Routledge.

Boccagni, Paolo. 2017 Migration and the Search for home. New York: Palgrave Macmillan.
Brah, Avtar. 1996. Cartographies of Diaspora: Contesting Identities. London. New York: Routledge.

Devi, Ananda. 1982. Telugu Ethnic Identity in Mauritius. SOAS University of London.

Dieter Neubert. 2019. Inequality, Socio-cultural Differentiation, and Social Structures. Switzerland:
Palgrave Macmillan.

Eisenlohr, Patrick. 2006. Little India. Berkeley. Los Angeles: University of California Press.

Fathi Caitriona Mastoureh., Laoire, Ni. 2024. Migration and Home. Switzerland: Springer.

Hall, Stuart.1990. Cultural identity and diaspora. In J. Rutherford (Ed.). Identity: Community, culture,
difference (pp. 222-237). London: Lawrence & Wishart.

Parekh, Bhikhu., Singh, Gurharpal., & Vertovec, Steven. (2003). Culture and Economy in the

Indian Diaspora. London. New York: Routledge.

Rai, Rajesh., & Reeves Peter. (2006). The Indian Context. In B.V. Lal, P. Reeves and R. Rai

(Eds), The Encyclopedia of the Indian Diaspora, pp. 18-31. Singapore: Editions Didier Millet.

Rai, Rajesh, Reeves, Peter. (2009). The South Asian Diaspora. London. New York: Routledge.
Reddy, Movindri. 2016. Social Movements and the Indian Diaspora. Oxon & New York: Routledge.

Waters, Julia A. 2018. The Mauritian Novel. Liverpool: Liverpool University Press.

Hollup, Oddvar. 2000. “Kinship and Marriage in the Construction of Identity and Group Boundaries among
Indians in Mauritius” (219-242). Culture, Creation, and Procreation: Concepts of kinship in South Asian
Practice. Aparna Rao (Ed), New York & Oxford: Berghahn Books.

Abraham, Marie, L Ile Maurice : Source inépuisable d’inspiration.
http://www.lehman.cuny.edu/ile.en.ile/paroles/devi_maurice

Sultan, Patrick, Ruptures et héritages: entretien avec Ananda Devi.
http://orees.concordia.ca/numero2/essai/Entretien7decembre.html

Ananda Devi: L'ecriture est le monde, elle est le chemin et le but.
http://www.indereunion.net/actu/ananda/intervad.htm

Ananda Devi: Peut-étre est-ce I’'Inde mythique qui m’habite?: Entretien de 2003
http://www.inderéunion.net

IJCRT2502208 | International Journal of Creative Research Thoughts (IJCRT) www.ijcrt.org | b687


http://www.ijcrt.org/
http://www.lehman.cuny.edu/ile.en.ile/paroles/devi_maurice
http://orees.concordia.ca/numero2/essai/Entretien7decembre.html
http://www.indereunion.net/actu/ananda/intervad.htm
http://www.inderéunion.net/
https://books.google.co.in/books?id=xTgiCwAAQBAJ&printsec=frontcover&dq=Home+as+a+Concept:+Identity,+Belonging+and+Beyond&hl=en&newbks=1&newbks_redir=1&sa=X&ved=2ahUKEwjOipODu92HAxWHwzgGHR_9DqIQ6AF6BAgFEAI
https://books.google.co.in/books?id=xTgiCwAAQBAJ&printsec=frontcover&dq=Home+as+a+Concept:+Identity,+Belonging+and+Beyond&hl=en&newbks=1&newbks_redir=1&sa=X&ved=2ahUKEwjOipODu92HAxWHwzgGHR_9DqIQ6AF6BAgFEAI

